Esthétique et existence chez Milan Kundera

Christos GROSDANIS

(Université Aristote, Thessalonique)

Les concepts esthétiques n’ont commencé a m’intéresser qu’au
moment ou j’ai aper¢u leurs racines existentielles ; ou je les ai
compris comme des concepts existentiels ; car, constamment, les
gens simples ou raffinés, intelligents ou sots, sont confrontés
dans leur vie au beau, au laid, au sublime, au comique, au
tragique, au lyrique... Tous ces concepts sont des pistes qui
meénent a divers aspects de 1’existence inaccessibles par aucun

1
autre moyen .

La conception kunderienne de 1’art romanesque, telle qu’elle se dégage de son ceuvre
romanesque et critique, est étroitement liée a son appréhension des registres littéraires ou
concepts esthétiques. En effet, les registres littéraires sont presque toujours inclus dans ses
diverses définitions de I’art du roman : « le roman : la poésie antilyrique »* ; ou encore « le
roman est un récit prosai-comi-épique »* (cette derniére formule est empruntée a Thomas
Fielding). Par ailleurs, les registres lui servent aussi de critéres d’appréciation des ceuvres
d’autres romanciers. Par exemple, Kundera exprime des réserves a 1’¢égard de la
représentation lyrique de la sexualité chez Henry Miller et David Lorens®, ainsi que vis-a-vis
de certains aspects des romans de Dostoievski et de Victor Hugo qui sont profondément
marqués par le registre du tragique. Ce dernier est a son avis incompatible avec I’art du roman
tel que lui-méme le congoit. « Dés sa naissance le roman se méfie de la tragédie : de son culte
de la grandeur ; de ses origines théatrales ; de sa cécité envers la prose de la vie »° .

L'objectif de cet article est d’explorer la théorie du roman de Milan Kundera a partir de
sa conception des registres littéraires. Il s’agit, plus précisément, d’explorer les sources
théoriques dans lesquelles Kundera puise sa conception des registres littéraires et la fagon
dont cette conception s’exprime dans sa vision de I’art romanesque.

En théorie littéraire moderne, les registres ont été principalement étudiés par les
critiques littéraires d’inspiration phénoménologique®. La branche structuraliste de la théorie
littéraire frangaise ne s’y est guere intéressée probablement parce que, pour son esprit
positiviste, un concept aussi fluctuant et subjectif est privé d’intérét. En effet, les registres
débordent des cadres génériques, ils peuvent coexister a I'intérieur d’une méme ceuvre et ils
touchent aussi d’autres arts. Cela dit, lorsqu’on se penche sur la dimension anthropologique
ou existentielle de la littérature, les registres, a savoir, les « catégories de représentation et de

! Milan Kundera, Le Rideau, essai en sept parties, dans Euvre II, Gallimard, Bibliothéque de la Pléiade, 2011,
. 1013.

g)Milan Kundera, L ’Art du roman, dans Euvre 1, Gallimard, Bibliothéque de la Pléiade, 2011, p. 732.

3 Milan Kundera, Le Rideau, op. cit., p. 948.

4 Milan Kundera, Une rencontre, dans GEuvre I, op. cit., p. 1079.

> Le Rideau, op. cit., p p.1025.

® Yves Baudelle, « Sur les tonalités littéraires : contribution a une poétique phénoménologique », In: Littérature,

n°132, 2003 ; Littérature et phénoménologie, pp. 85-99; doi : https://doi.org/10.3406/1itt.2003.1822,

https://www.persee.fr/doc/litt_0047-4800 2003 num_ 132 4 1822



perception du monde que la littérature exprime, et qui correspondent a des attitudes en face de
I’existence, a des émotions fondamentales... »’ peuvent s’avérer un outil précieux, comme
I’ceuvre de Kundera 1’atteste. Je vais ainsi aborder quatre registres fondamentaux de sa théorie
du roman : 1’épique, le lyrique, la prose et, enfin, le comique. Je traiterai chaque registre
séparément en examinant les définitions que Kundera en donne, puis en explorant les textes
qui ’ont inspiré et a partir desquels il en a élaboré sa propre conception.

L’épique : totalité et objectivité

Kundera écrit a propos de son roman La vie est ailleurs qu’il s’agit d’« une épopée de la
jeunesse...»®. A d’autres occasions il qualifie le roman d’art épique. Ce faisant, il ne se référe
pas seulement a un mode d’énonciation qui reléve du pole narratif de la littérature, mais aussi
a d’autres traits caractéristiques de 1’art épique qu’il prétend détecter dans le roman. Afin de
saisir ce point, il faut impérativement se référer a 1’ Esthétique de Hegel dont I’influence sur la
pensée de Kundera est décisive.

Selon Hegel, le roman est « I’épopée bourgeoise moderne »’ ; la représentation
romanesque et la représentation épique de la réalité partagent certains traits caractéristiques
dont les plus importants sont la totalit¢ et I’objectivité. Ce qui distingue les deux
représentations, c’est le fait que 1’épopée est née dans un monde poétique caractérisé par une
adéquation parfaite entre le monde et I’individu. Le roman, en revanche, est le produit d’un
monde prosaiquement organisé qui vient s’opposer « a la poésie du cceur »'° de I’individu, a
savoir aux inspirations et aux idéaux nobles et ¢élevés. Ce conflit entre I’individu et le monde
devient le théme principal de L ’Art du roman.

Kundera reprend ce schéma a son compte. Quant a la totalité, le fait que le roman tente
de représenter la totalit¢ du monde, il souligne a plusieurs reprises son importance et s’en
prend a I’avant-garde des années 60 — le nouveau roman — parce qu’elle I’a dévaluée. « Le
modernisme titularisé a proscrit la notion de totalité, ce mot méme qu’Hermann Broch par
contre utilise volontiers pour dire : a I’époque de la division excessive du travail, de la
spécialisation effrénée, le roman est un des derniers postes ou I’homme peut encore garder des
rapports avec la vie dans son ensemble »''.

Notons ici que la notion de totalit¢ préoccupait pendant les années trente les critiques
littéraires marxistes, comme Lukacs, qui cherchaient une réponse a 1’art « décadent »
d’écrivains modernistes tels que Joyce, Kafka et Musil'?. Contre cet art décadent, le roman
réaliste du XIX° siecle a été érigé en modele que le roman du XX° siecle devait imiter, afin de
devenir I’épopée du monde contemporain. Dans 1’attente de la construction du « nouveau
monde » socialiste, I’art du roman devait viser a la représentation totale d’une époque, a
travers ’histoire d’un héros positif.

La conception kundérienne de la totalité¢ est assez différente de celle des critiques
littéraires marxistes, en raison de la profonde méfiance du romancier a 1’égard de 1’histoire et
de la politique — cette méfiance, soit dit en passant, va de pair avec un certain pessimisme

7 Paul Aron, Denis Saint-Jacques, Le Dictionnaire du littéraire, PUF, 2002, p. 510-512. Voir aussi article
d’Alain Viala, « Des registres », dans Pratiques : linguistique, littérature, didactique, n°109-110, 2001. pp. 165-
177 ; doi : https://doi.org/10.3406/prati.2001.1916

https://www.persee.fr/doc/prati_0338-2389 2001 num 109 1 1916

8 Milan Kundera, Les Testaments trahis, dans Euvre II, op. cit., p. 834.

° Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Cours d’esthétique, t. 11, trad. Lefebvre et von Schenk, Paris, Aubier, 1996,
p. 549.

10 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Cours d’esthétique, tome 111, trad. Lefebvre et von Schenk, Paris, Aubier,
1996, p. 369.

11 Milan Kundera, op. cit., p. 682.

2 Georg Lukadcs, « La vision du monde sous-jacente a I’avant-garde » in La Signification présente du réalisme
critique, Gallimard, 1960 pour la traduction francaise, p. 25-85.



lucide que Kundera partage avec les écrivains modernistes qui ont été critiqués par Lukécs.
Cette attitude de Kundera a I’égard de I’histoire et de la politique I’améne a valoriser la
dimension anthropologique ou existentielle de I’art du roman au détriment de sa dimension
socio-historique. En ce qui concerne plus précisément la notion de totalit¢, Kundera récuse le
roman polyhistorique en lui préférant les romans qui se concentrent sur les situations
humaines"”. Ainsi, il élabore sa conception de totalité a partir des ceuvres romanesques que
Lukacs attaquait dans ses écrits, parce qu’il considérait qu’elles donnaient une image
fragmentaire et dispersée du monde et incitaient le lecteur a la résignation. Un exemple
caractéristique d’un roman véhiculant ce type de savoir est L’ homme sans qualités de Musil
que Kundera qualifie d’« incomparable encyclopédie existentielle »'* . Cette formule pourrait
¢galement bien désigner le roman européen dans son ensemble dans la mesure ou son histoire
est composée, selon Kundera, d’une succession de découvertes, par la totalit¢ des découvertes
anthropologiques ou existentielles. _

L’autre trait de I’épopée que Kundera découvre dans le roman est I’objectivité. Dans
L’Esthétique de Hegel, I’objectivité, entendue en tant qu’attitude de mise en forme, désigne la
tendance du pocte €pique a se pencher plutot sur le monde extérieur que sur la vie intérieure et
a rester impartial face aux événements racontés. Chez Hegel, il s’agit d’une attitude qui
oppose le poete épique au poete lyrique. C'est ainsi que nous retrouvons la méme opposition
dans Le Rideau, a la différence que Kundera n’oppose pas le poéte lyrique au poéte épique,
mais au romancier. « Méme quand le poéte lyrique traite des thémes extérieurs », écrit
Kundera en citant Hegel, « il s’écartera trés vite et finira par faire le portrait de lui-
méme..."” » L’attitude du romancier est complétement différente, il est tourné, on pourrait
dire, vers I’extérieur, vers le monde. Evidemment, Kundera ne prone pas 1’exclusion totale
des sentiments de la représentation romanesque. Il attire simplement 1’attention du lecteur sur
la place que les romanciers et les artistes qu’il admire leur accordent dans 1’économie
générale de leurs ceuvres et surtout sur la facon dont ils les traitent.

Ainsi, il écrit a propos de Xenakis que ce dernier a pris « le parti de la sonorité objective
du monde contre celle de la subjectivité d’une 4me'® ». Et pour Stravinsky et Janacek, que
I’'un a essayé d’anéantir le coté sentimental de son art et I'autre de ne pas falsifier les
sentiments. En suivant les analyses de Kundera, nous constatons que les efforts des
compositeurs trouvent leur pendant dans les travaux des romanciers tels que Kafka ou, d’une
facon différente, Stendhal. Kafka critique la sentimentalité en représentant soit des sentiments
excessifs et déplacés (L’Amérique) soit a travers un travail qui ne se concentre pas sur la
biographie et la psychologie du personnage, mais sur la situation qui définit sa vie (Le Proces,
Le Chateau). Méme quand un romancier est fasciné par les sentiments et les passions, comme
Stendhal, il ne les falsifie pas : « Il est passionné par les passions, mais plus encore par la
précision avec laquelle il veut les exprimer'” ».

Kundera partage avec la modernité littéraire, et méme avec les écrivains du nouveau
roman, une certaine méfiance vis-a-vis des sentiments. Si paradoxal que cela puisse paraitre,
¢tant donné I’aversion de Kundera pour le nouveau roman, on voit surgir une inquiétude
commune a 1’égard du registre tragique de I’article de Robbe-Grillet « Nature-Humanisme-
Tragédie » et des réflexions de Kundera sur le tragique. On peut, en effet, supposer que

13 Christian Godin dans La Totalité étudie 1’opposition entre le savoir spécifique du roman et le savoir tout court,
a partir de la pensée de Sartre — « I’ceuvre rend compte du tout sur le monde du non-savoir, du vécu » — et de
Barthes — « le monde de 1’ceuvre est un monde total, ou tout le savoir (social, psychologique, historique) prend
place. ». Christian Godin, La Totalité, volume 4, Champs Vallon, 1997, p. 263. La conception du savoir
romanesque de Kundera est plus proche de celle de Sartre.

4 Milan Kundera, Le Rideau, op. cit., p. 992.

5 Ibid., p. 1002-1003.

16 Milan Kundera, Une rencontre, op. cit., p. 1116.

Y7 Milan Kundera, Les Testaments trahis, op. cit., p. 871.



Kundera serait d’accord avec Robbe-Grillet quand ce dernier soutient que « la tragification
systématique de ’univers ou je vis est souvent le résultat d’une volonté délibérée'® ». Ou
encore : « la tragédie, en tant que pseudo-nécessite, est en méme temps la porte fermée a tout
réalisme'® ». Pour Kundera, ainsi que pour Robbe-Grillet, le registre tragique correspondant
aux sentiments intenses et aux situations extrémes encombre tout effort pour représenter
objectivement la réalité. Nonobstant cette proximité, la réponse de ces deux auteurs a cette
inquiétude est compleétement différente sur le plan littéraire. Cela est di, a mon avis, a
I’influence des romanciers centre-européens sur Kundera et, notamment, a celle de
Gombrowicz.

A propos de Gombrowicz et de sa critique des avant-gardes des années soixante (le
nouveau roman et la nouvelle critique), Kundera note : « On peut le trouver arrogant, injuste,
mais on ne peut pas contester ceci : sa rencontre avec le modernisme occidental (notamment
francais) des années 60 est le conflit esthétique le plus important, le plus révélateur de cette
époque »* . L’un des points de ce conflit concerne la notion d’objectivité. Gombrowicz
trouvait suspecte la passion de 1’objectivité et de la scientificité qui s’était emparée des
sciences humaines et de la littérature francaise, et il la considérait comme un signe de
déshumanisation®. 1l avangait 1’idée que la recherche de 1’objectivité, dans laquelle il se
lancait lui aussi, était stérile si elle ne s’équilibrait pas par la tendance contraire qui est de
retourner a I’homme. Dans cet appel a une « objectivité humaniste »**, et contrairement aux
déclarations théoriques de nouveaux romanciers, Gombrowicz et Kundera estiment que la
forme du roman et le personnage romanesque en tant qu’ego expérimental pourraient jouer un
role substantiel.

Le lyrisme et la prose

Kundera ¢étudia amplement le lyrisme dans La vie est ailleurs, en créant le personnage
de Jaromil”. Dans ce roman prend forme son antilyrisme qui deviendra par la suite une des
pierres angulaires de sa production romanesque et essayistique. Notons que La vie est ailleurs
n’est pas un livre sur la poésie, mais sur ’attitude lyrique ; la notion de lyrisme ne se limite
pas a une branche de la littérature, mais « elle désigne une certaine fagon d’étre [...] le pocte
lyrique n’est que I’incarnation la plus exemplaire de I’homme €bloui par sa propre ame et par
le désir de se faire entendre »* . L’attitude lyrique est animée par I’inspiration de 1’absolu.
Elle est attirée par les objets qui ont I’allure de I’absolu ou (mais cela revient au méme) elle
tente d’absolutiser les choses autour d’elle. Si Kundera choisit d’aborder le lyrisme surtout a
partir de la poésie, c’est parce que la poésie constitue la forme littéraire la plus susceptible
d’étre contaminée par le lyrisme.

Jaromil, le personnage principal du roman est I’incarnation parfaite de I’attitude lyrique.
Il s’agit d’un jeune homme sensible, raffiné et doté d’un talent poétique authentique. Il est en
méme temps un individu sadique et plein de mauvaise foi, un collaborateur de la dictature
communiste capable d’envoyer avec 1égereté les gens en prison ou a la mort. Tout le roman
tourne autour de I’¢lucidation de ce mystére. Kundera I’appréhende en opérant une synthése
intéressante entre 1’esthétique hégélienne et la théorie freudienne. L Esthétique constitue la

18 Alain Robbe-Grillet, Pour un nouveau roman. Paris, Les Editions de Minuit, 1961, p. 67.

19 Ibid., p. 55.

20 Milan Kundera, « A batons rompus », dans L 'Atelier du roman n°5, Arlea, hiver 1995, p. 121-122.
21 Witold Gombrowicz, Journal, Tome II, 1959-1969, Gallimard, coll. « Folio », 1995, p. 507.

22 Je dois cette formule a Philippe Zard, qu’il en soit ici remercié.

%3 Je reprends ici les points les plus importants de mon article : « *‘Je n’ai pas quitté la poésie, je ’ai
trahie’” : aspects de I’antilyrisme dans 1’ccuvre de Milan Kundera ». Disponible en ligne sur:
http://dia-keimena.frl.auth.gr/images/intertextes-20.pdf

24 Milan Kundera, Le Rideau, op. cit., p. 1003.



base de sa réflexion sur le lyrisme ; quant a la théorie psychanalytique, elle lui permet
d’attribuer a ce phénomeéne une signification anthropologique négative que I’on ne trouve pas
chez Hegel. Ainsi, tous les traits du poéte lyrique émanant du caractére subjectif de son art
que Hegel expose dans I’Esthétique, comme une certaine tendance a 1I’idéalisation du moi ou
le détachement du poéte de la réalité afin de se concentrer sur la peinture de sa vie intérieure®,
sont repris et réinterprétés par Kundera de telle fagon qu’ils deviennent synonymes du
narcissisme et responsables du mauvais sort de son personnage.

En ce qui concerne les raisons derrieére sa décision de traiter ce sujet, Kundera indique
dans Les Testaments trahis que le personnage principal de son roman est inspiré par le choix
des artistes d’avant-garde, notamment des poectes, de se ranger du coté des régimes
totalitaires®. Animées par la haine du bourgeois et la passion révolutionnaire*’, désirant
ardemment sortir de I’isolement social dans laquelle la société bourgeoise les avait
condamnées, ces ames lyriques sont devenues les chantres des atrocités. La vie est ailleurs
constitue donc une dénonciation de la complicité entre le lyrisme et la terreur dont I’objectif
est de faire réfléchir le lecteur sur cette alliance paradoxale.

A cela, il faudrait ajouter aussi que Kundera connaissait, par sa propre expérience, les
raisons a ’origine de ces égarements idéologiques, parce que lui-méme écrivait de la poésie
engagée avant de décider de changer d’orientation et de se tourner vers 1’art romanesque. 11
est significatif que lorsque, dans un entretien, il s’est référé a sa conversion, il ait déclaré
ceci : « Quitter la poésie pour la prose, ce n'était pas pour moi une simple transition d'un genre
a l'autre, mais une vraie rupture. Je n’ai pas quitté la poésie, je I’ai trahie »*.

Il s’agit donc d’un changement violent de perspective qui 1’a conduit a attaquer dans La
vie est ailleurs le mythe entourant la figure du poete, un mythe auquel probablement lui-
méme avait cru pendant sa jeunesse. En outre, a partir de son expérience personnelle, il a
¢galement construit sa figure idéale de romancier en tant que produit d’une conversion au
réel. Pour Kundera, en effet, le génie romanesque ne se réduit pas a un don naturel ni a
I’habileté technique, mais il est le fruit d’une expérience fondamentale qui consiste en un
passage d’une vision du monde a une autre. La conversion constitue une étape indispensable
dans la vie du romancier, parce qu’elle lui permet d’abandonner I’attitude lyrique et de
s’ouvrir au monde de la prose.

La notion de prose chez Kundera, outre sa signification évidente, entendue en tant que
forme du discours distincte des vers, comporte plusieurs autres acceptions. La premicre, qui
est redevable a Hegel, désigne un trait caractéristique des Temps modernes. Le monde devient
prosaique dans la mesure ou les idéaux élevés ceédent leur place @ un monde rationnellement
organisé. Dans le chapitre « prosaismes actuels »* de son Esthétique, Hegel souligne le fait
que Iexistence d’un Etat et le développement des rapports juridiques, politiques et moraux du
monde moderne subordonnent les individus a un ordre fixe, ayant pour conséquence la perte
de I’autonomie de ces derniers. L’autonomie ou la libre individualité était la caractéristique de

25 « Le tout trouve son commencement dans le ceeur et I’4me, et plus précisément dans I’humeur et la

situation particuliére du poéte... Mais c’est pourquoi I’individu doit donc apparaitre en lui-méme

poétique, imaginatif, sensible ou grand et profond, dans ses considérations et dans ses pensées et

avant toute chose doit apparaitre comme autonome en lui-méme, étre un monde intérieur clos pour

soi, dont on a 6t¢ la dépendance et le simple arbitraire de la prose » (Hegel, Cours d’esthétique, T. I1I,

op. cit., p. 396-397).

26 Milan Kundera, Les Testaments trahis, op. cit. p. 905.

27 Voir les analyses éclairantes de Francois Furet dans Le Passé d'une illusion. Essai sur l'idée communiste au
XX ¢, Paris, Robert Laffont/Calmann-Lévy, 1995, p. 15-61.

28 Entretien avec Normand Biron, Liberté, Volume 21, numéro 1 (121), janvier—février 1979, disponible sur :
https:// id.erudit.org/iderudit/60129ac

29 Hegel, Cours d’esthétique, T.1, op. cit., p. 258.



I’époque héroique, constituant le fondement de 1’action des héros épiques et 1’idéal que 1’art
ceuvrait a représenter. Hegel constate qu’un autre type d’héroisme émergera pour la dernicre
fois a I’époque de la chevalerie et des rapports féodaux. Il ne s’agit plus d’un « héroisme
d’autonomie, mais d’un héroisme de soumission »* provenant de la sensibilité chrétienne et
animé par les valeurs de 1’honneur, de ’amour et de la fidélité. Au fur et a mesure que le
monde devient prosaique, la religion et la chevalerie disparaissent aussi. Don Quichotte de
Cervantés est considéré comme le point de transition parce qu’il tourne en dérision la
possibilité de I’existence de 1’idéal chevaleresque et signale, en méme temps, la venue du
monde de la prose, soit le terrain d’épanouissement de I’art du roman.

Le terme de prose désigne ¢galement chez Kundera un aspect de la réalité : « sa face
quotidienne, concréte, momentanée et qui se trouve a I’opposé du mythe »*' . Certaines des
plus belles pages des essais de Kundera sont consacrées a la description des innovations
formelles a travers lesquelles certains romanciers, fascinés par cet aspect de la réalité, ont
essay¢ de capter la prose de la vie. Pour donner deux exemples, Kundera ¢étudie la différence
de la fonction de la scéne chez Dostoievski et chez Flaubert. Il démontre qu’a I’encontre du
romancier russe qui a eu pour but le dramatique, Flaubert est animé par une passion du
concret qui permet la coexistence du dramatique et du banal sur la méme scéne, comme cela
arrive dans la réalité. La ou Dostoievski ¢limine tout ¢lément indépendant de I’action, afin de
créer de la tension narrative, Flaubert n’hésite pas a envahir les scénes sentimentalement
chargées pour ses personnages d'éléments hétérogénes et futiles>. A la méme occasion
Kundera procéde a une trés belle comparaison, dans Les Testaments Trahis, entre les
métaphores lyriques de Verlaine et de Rilke, qui visent a éblouir le lecteur par 1’évocation
d’une belle image visuelle, et la métaphore phénoménologique ou existentielle de Katka qui
est « animée exclusivement par la volonté de déchiffrer, de comprendre, de saisir les sens de
’action des personnages »*.

A la découverte de la prose de la vie fait obstacle une certaine tendance de I’homme que
Kundera décrit ainsi :

[...] Rien n’est plus dissimulé que la prose de la vie ; tout homme tente perpétuellement
de transformer sa vie en mythe, tente pour ainsi dire de la transcrire en vers, de la voiler avec
des vers (avec des mauvais vers). Si le roman est un art et non seulement un « genre
littéraire », c’est que la découverte de la prose est sa mission ontologique qu’aucun autre art
que lui ne peut assumer entiérement®.

Cette phrase nous conduit au ceeur de I’anthropologie romanesque selon Kundera. Peu
importe le terme qu’on emploie pour décrire les divers aspects de cette tendance d’auto-
illusion de I’homme - bovarysme chez Jules de Gaultier, mauvaise foi chez Sartre,
inauthenticité chez Gombrowicz, mensonge romantique chez René Girard —, son exploration
et son dévoilement constituent, d’aprés Kundera, un des thémes majeurs de I’art romanesque.
De plus, la mise a nu de cette tendance fait naitre une des formes les plus importantes du
comique chez Kundera.

Le comique

30 Ipid., p. 129.

31 Milan Kundera, Les Testaments trahis, op. cit., p. 834.
32 Ibid., 832-833.

33 Ibid., 823.

34 Ibid., p. 834-835.




Plusieurs titres de livres ou de nouvelles de Kundera, tels que La Plaisanterie, Le Livre
du rire et de l'oubli, Personne ne va rire, Risibles amours sont indicatifs du rdle que le
comique joue dans I’ceuvre de 1’écrivain. Comme I’avait justement remarqué un lecteur de
Kundera, le rire dans son univers romanesque « est une sorte de basse continue [...] sans le
secours duquel aucune mélodie ne s’entend. Evidemment, chez Kundera on rit sur tous les
tons »* .

Kundera opére une premicre distinction au sein du comique entre le couple humour-
ironie et le rire bas. Sans cacher son amour pour les blagues obsceénes ou les farces, il met
surtout 1’accent sur la dualit¢ humour-ironie qui engendre 1’ambiguité : « L’ironie irrite. Non
pas qu’elle se moque ou qu’elle attaque mais parce qu’elle nous prive de certitudes en
dévoilant le monde comme ambiguité »*® . Il en est de méme de la définition de I’humour dans
Le Rideau. Ce qui attire son attention est un comique plus fin et infiniment précieux. 11 s’agit
de I’humour qui se manifeste quand « une réalité subitement, se découvre dans son ambiguité,
[que] les choses perdent leur signification apparente, [que] ’homme en face de nous n’est pas
ce qu’il pense étre »*’ .

Dans Le Livre du rire et de I'oubli, nous repérons un autre couple de rires®™. Le
premier est un rire qui exprime 1’accord du rieur avec 1’étre. Kundera donne trois exemples.
Le premier est le rire des enfants allongés sur un lit qui arrivent a I’extase en s’adonnant a un
rire qui n’a pas d’objet précis. Le rire alors, constate Kundera, est au-dela du comique, c’est
un rire sérieux. Il y a aussi le rire d’un garcon et d’une fille qui se tiennent par la main et
traversent un beau paysage en proclamant leur satisfaction d’étre au monde. C’est enfin le rire
des anges qui se réjouissent de la création divine pleine de sens. Selon Kundera, la méme
manifestation physiologique, le rire, peut exprimer une attitude a 1’¢égard du monde
absolument opposée au rire des enfants, des amoureux, et des anges. C’est le rire du diable
provenant de la constatation de 1’absurdit¢ du monde, de son manque de sens. Dans un
entretien avec Philip Roth, Kundera reprend et développe son idée. Ces deux rires portés a
I’extréme révelent une apocalypse a deux visages. :

[...] d’un coté le rire enthousiaste des anges fanatiques, tellement convaincus du sens de leur
monde qu’ils sont préts a pendre quiconque ne partage pas leur joie ; et I’autre qui s’¢léve en
face qui proclame que tout est devenu absurde... La vie humaine est bornée des deux
abimes : d’un c6té le fanatisme, de ’autre le scepticisme absolu®.

L’idée d’un rire satanique renvoie a mon avis au texte de Baudelaire intitulé « De
I’essence du rire »* dans lequel une des catégories du rire est également qualifiée de
satanique. Je ne vais pas aborder toutes les sous-divisions variées des catégories du rire dans
ce texte. Je retiens seulement, en suivant sur ce point un excellent travail de Bernard Sarrazin
sur le rire chez Baudelaire*', que ce dernier dépeint, a partir de la catégorie du rire satanique et
notamment de celle du grotesque ou comique absolu, une premiere forme de I’humour noir. 11
prépare ainsi le terrain pour le rire agressif de Zarry et de Bataille ainsi que pour I’humour
violent et autodestructif de certains surréalistes tels que Vaché, Rigault et Cravan. Ce type de

35 Mathieu Bélisle, « On ne badine avec le rire », Le Magazine littéraire, n° 507, avril 2011, p. 74-75.

36 Milan Kundera, L Art du roman, op. cit., p. 722.

37 Milan Kundera, Le Rideau, op. cit., p. 1016.

38 Milan Kundera, Le Livre du rire et de [’oubli, op. cit., p. 984-985.

39 Philip Roth, Parlons travail, Gallimard, folio, 2004, p. 142.

40 Charles Baudelaire, « De 1’essence du rire et généralement du comique dans les arts plastiques » (1855), Paris,
Sillage, 2008.

4! Bernard Sarrazin. « Prémices de la dérision moderne. Le polichinelle de Jean Paul et le clown anglais de
Baudelaire ». Romantisme, 1991, n® 74, p. 47. Disponible sur :
http://www.persee.fr/web/revues/home/prescript/article/roman_0048-8593 1991 num 21 74 5814



rire a un fort aspect métaphysique : c’est la réaction comique a la mort de Dieu. Le rire chez
Kundera partage avec ces auteurs la méme source métaphysique, sans néanmoins atteindre la
méme extrémité. Devant I’abime du relativisme, Kundera arrive a tirer des éléments positifs
qui engendrent un humour trés différent de I’humour des écrivains mentionnés ci-dessus : «
les choses sont plus légeres qu’il n’y paraissait, elles nous laissent vivre plus librement, elles
cessent de nous oppresser sous leur austére sérieux »*.

Il s’agit d’une forme de comique que Kundera repére dans certaines ceuvres et qui
I’émeut particulicrement : « Il y a des ceuvres dans I’art moderne qui ont découvert un
inimitable bonheur d’étre, le bonheur se manifestant par 1’euphorique irresponsabilité de
I’imagination, par le plaisir d’inventer, de surprendre, voire de choquer par une invention »* .
Il précise qu’il s’agit d’un bonheur qui n’est ni idyllique ni romantique, mais d’un bonheur
portant la marque de ’humour. Dans Les Testaments trahis, il fait une liste de telles ceuvres
en remarquant, non sans nostalgie, que leur époque est révolue :

[...] la Cirkus Polka de Stravinsky [...] toute I’ceuvre de Miro, les tableaux de Klee ; de
Dufy ; de Dubuffet ; certaines proses d’Apollinaire, et de Cocteau ; le Janacek de sa
vieillesse ; 1’époque du bonheur (de ce bonheur rare qu’illumine ’humour) était terminée ;
aprés la Seconde Guerre mondiale, seuls les trés vieux maitres Matisse et Picasso ont su,
contre ’esprit du temps, le garder encore dans leur art*.

C’est probablement par nostalgie pour cette forme d’humour, par curiosité pour la
beauté et les possibilités existentielles et esthétiques de cette attitude insouciante devant la
réalité, que Kundera a écrit La Valse aux adieux, son roman le plus ludique et qui combine,
comme il le remarque lui-méme, « I’extréme gravité de la question et I’extréme 1égereté de la
forme »*.

Il y a, dans ce roman, deux catégories de personnages. La premiere comprend les victimes
typiques de I’ironie romanesque que 1’on trouve également dans ses autres romans. Kundera
crée des situations qui déstabilisent les idées les plus solides de ces personnages sur le monde
et sur eux-mémes. Il tire constamment le tapis sous leurs pieds dans le but de démontrer au
lecteur que I’homme n’est jamais celui qu’il prétend étre. Mais I’amertume des désillusions
politiques et des déceptions personnelles de ces personnages ne donne pas & ce roman sa
tonalité fondamentale. Parce que Kundera allége le récit de la pesanteur des malheureuses
expériences, en introduisant des parenthéses comiques. Toutes les miséres des autres
personnages se dissipent, lorsqu’ils sont mis en contact avec la joyeuse folie du médecin
Skreta et surtout I’hédonisme insouciant de Bertlef. Leur présence, I’effet que cette présence
exerce aussi bien sur les autres personnages que sur le lecteur atteste, a mon avis, la
réalisation réussie de I’intention de Kundera de créer, contre I’esprit du temps, une ceuvre qui
dégage un sentiment de bonheur portant la marque de I’humour*.

42 Milan Kundera, Le Livre du rire et de I’oubli, op. cit., p. 984.

43 Milan Kundera, Les Testaments trahis, op. cit., p. 807.

* Ibid.

45 Milan Kundera, L ’Art du roman, dans Euvre II, op. cit., p. 700.

% Le présent article est issu de ma thése, René Girard et Milan Kundera : connaissance du
roman, soutenue en 2014 a I’'université Paris-Diderot (Paris-VII).



	Esthétique et existence chez Milan Kundera

